Jean 1,1-14 (Nouvelle traduction Bayard)

1 Au commencement, la parole

la parole avec Dieu

Dieu, la parole.

2 Elle est au commencement avec Dieu.
3 Par elle tout est venu

et sans elle rien n’a été de ce qui fut.

4 En elle, la vie

la vie, lumiére des hommes

5 et la lumicere brille a travers la nuit

la nuit ne I’a pas saisie.

6 Il y eut un homme envoy¢ par Dieu
nomme Jean.

7 En tant que témoin il est venu

témoigner de la lumicre

afin que tous, par son intermédiaire, aient foi.
8 Il n’¢tait pas la lumiere

mais il s’en portait témoin.

9 Elle, la seule et vraie lumiére,
en venant au monde

a éclairé chaque homme.

10 Elle a été dans le monde

le monde fait par elle

et le monde ne 1’a pas reconnue.
11 Elle est venue chez elle

et les siens ne I’ont pas recue.

12 Mais a tous ceux qui I’ont regue

elle a donné le pouvoir d’étre enfants de Dieu
et ceux qui font confiance a son nom

13 ne sont plus nés du sang

ni de la volonté charnelle ou virile



mais de Dieu.

14 La parole a pris chair

parmi nous elle a planté sa tente
et nous avons contemplé son éclat
éclat du fils unique du Pere

plein de tendresse et de fid¢lité.

Prédication

Que se passe-t-il a Noél ? Quel est le sens, la signification profonde de cette féte
qui nous rassemble ce matin ? D’une certaine manicre, elle est tout enticre
contenue dans cette petite phrase : la Parole est devenue chair. Je vous laisse un
instant pour accueillir cette nouvelle bouleversante, incroyable : la Parole est

devenue chair.

On appelle aussi ¢a, en théologie, I’incarnation : Dieu a pris chair, Dieu est entré
dans la chair, Dieu est venu au monde. Chose inouie, événement sans commune

mesure, qui va faire I’objet de notre méditation en ce matin de Noél.

Mais attendez un instant, je suis allé un peu vite : je suis passé directement de la
Parole 4 Dieu. A ma décharge, 1’évangéliste affirme dés le premier verset que « la
Parole était Dieu ». Il semble donc légitime d’identifier I’'une a 1’autre, de
substituer le second a la premicre. Avec la Parole, c’est bien Dieu qui prend chair,
et Jean est peut-Etre le seul des quatre évangélistes a I’affirmer de maniere aussi
nette, a exprimer aussi clairement qu’en Jésus, Dieu s’engage pleinement dans

notre monde, dans notre condition humaine.

Un mot, tout de méme, sur cette mystérieuse Parole, que vous trouverez
certainement dans votre Bible écrite avec une majuscule, a moins qu’il ne s’agisse
du Verbe, 1a encore avec majuscule. Facon de signaler qu’il n’y va pas que d’une
question de grammaire ou de linguistique. Ces deux mots s’efforcent de rendre un
terme en réalité intraduisible : le Logos. En grec, le logos peut désigner le langage,

ou la raison, par exemple. En frangais, ¢a a donné des mots comme logique, ou



idéologie, théologie etc., soit tout ce qui renvoie a un discours prétendant
circonvenir son objet de maniére rationnelle voire systématique. Mais chez les
grecs et chez les Juifs de culture grecque, le Logos peut aussi avoir un sens
métaphysique, comme pour les stoiciens, et il renverra alors a un principe créateur

et ordonnateur du cosmos.

C’est plutdt de cela qu’il s’agit, ici. Au commencement : 1’évangéliste nous
renvoie a un temps qui précede tous les temps, ou le divin se trouve comme

deédoublé, accompagné de ce Logos qui n’est autre que lui-méme.

Vous voyez, on se trouve la conduit & des considérations de haut vol. Un tel Logos
apparait inatteignable, grandiose, hors de portée, c’est a peine s’il est possible
d’en parler. Méme si c’est ce que s’efforce de faire I’évanggéliste, dans une sorte

de poéme théologique qu’il nous revient de décrypter tant bien que mal.

Qu’est-ce que ce Logos divin, cette Parole primordiale, créatrice de tout ce qui
fut, a donc a voir avec la chair ? Existe-t-il des réalités plus étrangeres 1’'une a
I’autre, plus opposées que ces deux-la ? Déja qu’il existe une tendance assez
répandue a distinguer soigneusement la raison et la matérialité, I’esprit et le corps,
comment accueillir cette rencontre intime du Logos divin et d’une chair toute

semblable a la notre ?

Et c’est bien de cette conflagration qu’il s’agit, a Noél : le Logos, qui est Dieu lui-
méme, bien au-deld de tout ce qu’il nous est possible de penser ou de nous
représenter, le Logos a pris chair. C’est a peine concevable, et méme peut-Etre
difficile a accepter. Tant il est admis qu’il n’est pas question de compromettre
Dieu, le tres-haut, la transcendance, avec des réalités vulgaires, bassement

matérielles.

Pour bien en prendre la mesure, il vaut la peine d’aller regarder du coté des autres
récits évangéliques, par exemple chez Luc. Parce que paradoxalement, méme si

Jean est le seul a affirmer de maniere aussi décisive que le Logos s’est fait chair,



le moins que I’on puisse dire, c’est que son texte manque un peu de chair,

justement.

C’est tout le contraire chez Luc. La, la venue au monde du Logos prend la forme
parfaitement réaliste d’un accouchement. On lit ainsi que Marie « mit au monde
un fils, son premier-né. Elle l'enveloppa de langes et le coucha dans une

mangeoire » (Luc 2,7). Ca, c’est du concret, ¢a, c’est de la chair !

Dans I'une de ses prédications, le Réformateur Martin Luther a dit que « Marie a
allait¢ Dieu, I’a bercé¢, lui a préparé bouillie et soupe ». J’ajouterai qu’elle a
certainement changé les couches du Logos devenu un simple gosse, ou ce qui

tenait lieu de couches a I’époque, et probablement en se pingant le nez.

Voila comment Noél nous conduit a revoir notre théologie, notre facon de penser
et de parler de Dieu. Et si nous reconnaissions que ce qui est proprement divin, ce
n’est pas, du moins pas uniquement, des notions accessibles seulement aux
spéculations les plus abstraites et les plus ¢laborées, mais un enfant qui nait dans
une nuit semblable a toutes les nuits, un bébé qui pleure ou qui rit, qui a faim ou

qui dort ?

I1 faut encore préciser que la chair revét un sens spécifique pour la pensée grecque.
La chair, ce n’est pas simplement le corps. Le mot chair suggere 1’idée de fragilite,
de vulnérabilité. La chair est précaire et se laisse facilement entamer. Nous autres,
étres charnels, nous tombons malades comme nous tombons amoureux. Nous ne
sommes pas maitres de tout ce qui nous arrive, et cela nous rend solidaires les uns
des autres. Comme ce bébé, qui a bien besoin de ses parents pour survivre, tout

Fils de Dieu qu’il soit.

Voila ce que ¢a implique, que le Logos ait pris chair. Vous recherchez Dieu ?
Vous pouvez baisser la téte, pas besoin de scruter le ciel ou de vous faire des
nceuds au cerveau ; penchez-vous plutdt sur cette mangeoire ou il repose. Ce n’est
rien d’autre qu’une révolution théologique. Martin Luther, toujours lui, disait que

Dieu se révéle « sous son contraire », en I’homme Jésus. Il se réveéle comme le

4



contraire de ce que I’on attendrait naturellement de Lui. Ce sera encore plus vrai
a la croix, qui poursuivra I’ceuvre de dépouillement divine, mais c’est déja le cas

a Noél, a la créche.

Je voudrais enfin suggérer une autre révolution théologique a laquelle je crois que
ce prologue de I’évangile de Jean nous conduit. Non seulement notre théologie,
notre facon de concevoir Dieu, se trouve renversée cul par-dessus téte, et c’est
désormais dans les adorables fesses du bébé Jésus que les bergers et les mages
iront reconnaitre Dieu. Mais plus encore, c’est le sens de ce mot : théologie, qui

doit étre revisité.

J’ai a dessein employé une expression erronée : concevoir Dieu. Comme si ¢’était
en notre pouvoir. On dira éventuellement que Marie a congu Dieu. Elle est bien
la seule a pouvoir prétendre a la réalisation d’un tel exploit : concevoir Dieu. Mais
au sens propre, avec tout ce que la chair suppose de sang et d’humeurs diverses.

Et si la théologie, c’était plutdt I’inverse : se laisser concevoir par Dieu ?

La théologie, soit littéralement le Logos de Dieu, la parole de Dieu. La théologie,
c¢a ne suppose pas tant de multiplier les discours et les écrits, de remplir I’espace
de nos bavardages savants, que d’accueillir une parole autre. Une parole qui

déplace, qui déroute, a I’image de celle-ci : le Logos s’est fait chair.

A travers la chair de Jésus, a travers ses mots et ses actes, ses paraboles astucieuses
et ses ¢lans de compassion, a travers aussi sa naissance, sa vie et sa mort, une
parole nous est adressée, disons un message, que nous recevons dans notre chair.
Et c’est 1a qu’une rencontre avec Dieu est possible. A hauteur d’humanité, a
hauteur d’enfant, a hauteur d’homme blessé, vaincu, ressuscité. Ce que le Logos
de Dieu se propose, ¢’est de pénétrer notre propre chair pour la remplir de vie et

de lumiére.

Certes, 1l est toujours possible de faire comme si on n’était pas faits d’une chair
perméable mais d’un corps solide et insensible aux coups comme aux caresses. Il

est toujours possible de se fabriquer des murailles ou des carapaces, et de

5



demeurer dans la nuit. Mais I’offre tient toujours : le Logos a pris chair, et il peut
aussi prendre la tienne, 1l peut aussi s’emparer de la tienne, de chair. Et la féconder,
t’offrir une nouvelle naissance. Voila ce qui se joue aujourd’hui, a Noél, comme

tous les jours de ta vie : toi, enfant de Dieu, tu peux naitre de nouveau.



