
1 
 

Jean 1,1-14 (Nouvelle traduction Bayard) 

1 Au commencement, la parole 

la parole avec Dieu 

Dieu, la parole. 

2 Elle est au commencement avec Dieu. 

3 Par elle tout est venu 

et sans elle rien n’a été de ce qui fut. 

4 En elle, la vie 

la vie, lumière des hommes 

5 et la lumière brille à travers la nuit 

la nuit ne l’a pas saisie. 

 

6 Il y eut un homme envoyé par Dieu 

nommé Jean. 

7 En tant que témoin il est venu 

témoigner de la lumière 

afin que tous, par son intermédiaire, aient foi. 

8 Il n’était pas la lumière 

mais il s’en portait témoin. 

 

9 Elle, la seule et vraie lumière, 

en venant au monde 

a éclairé chaque homme. 

10 Elle a été dans le monde 

le monde fait par elle 

et le monde ne l’a pas reconnue. 

11 Elle est venue chez elle 

et les siens ne l’ont pas reçue. 

 

12 Mais à tous ceux qui l’ont reçue 

elle a donné le pouvoir d’être enfants de Dieu 

et ceux qui font confiance à son nom 

13 ne sont plus nés du sang 

ni de la volonté charnelle ou virile 



2 
 

mais de Dieu. 

14 La parole a pris chair 

parmi nous elle a planté sa tente 

et nous avons contemplé son éclat 

éclat du fils unique du Père 

plein de tendresse et de fidélité. 

Prédication 

Que se passe-t-il à Noël ? Quel est le sens, la signification profonde de cette fête 

qui nous rassemble ce matin ? D’une certaine manière, elle est tout entière 

contenue dans cette petite phrase : la Parole est devenue chair. Je vous laisse un 

instant pour accueillir cette nouvelle bouleversante, incroyable : la Parole est 

devenue chair. 

On appelle aussi ça, en théologie, l’incarnation : Dieu a pris chair, Dieu est entré 

dans la chair, Dieu est venu au monde. Chose inouïe, événement sans commune 

mesure, qui va faire l’objet de notre méditation en ce matin de Noël.   

Mais attendez un instant, je suis allé un peu vite : je suis passé directement de la 

Parole à Dieu. À ma décharge, l’évangéliste affirme dès le premier verset que « la 

Parole était Dieu ». Il semble donc légitime d’identifier l’une à l’autre, de 

substituer le second à la première. Avec la Parole, c’est bien Dieu qui prend chair, 

et Jean est peut-être le seul des quatre évangélistes à l’affirmer de manière aussi 

nette, à exprimer aussi clairement qu’en Jésus, Dieu s’engage pleinement dans 

notre monde, dans notre condition humaine.   

Un mot, tout de même, sur cette mystérieuse Parole, que vous trouverez 

certainement dans votre Bible écrite avec une majuscule, à moins qu’il ne s’agisse 

du Verbe, là encore avec majuscule. Façon de signaler qu’il n’y va pas que d’une 

question de grammaire ou de linguistique. Ces deux mots s’efforcent de rendre un 

terme en réalité intraduisible : le Logos. En grec, le logos peut désigner le langage, 

ou la raison, par exemple. En français, ça a donné des mots comme logique, ou 



3 
 

idéologie, théologie etc., soit tout ce qui renvoie à un discours prétendant 

circonvenir son objet de manière rationnelle voire systématique. Mais chez les 

grecs et chez les Juifs de culture grecque, le Logos peut aussi avoir un sens 

métaphysique, comme pour les stoïciens, et il renverra alors à un principe créateur 

et ordonnateur du cosmos.  

C’est plutôt de cela qu’il s’agit, ici. Au commencement : l’évangéliste nous 

renvoie à un temps qui précède tous les temps, où le divin se trouve comme 

dédoublé, accompagné de ce Logos qui n’est autre que lui-même.  

Vous voyez, on se trouve là conduit à des considérations de haut vol. Un tel Logos 

apparaît inatteignable, grandiose, hors de portée, c’est à peine s’il est possible 

d’en parler. Même si c’est ce que s’efforce de faire l’évangéliste, dans une sorte 

de poème théologique qu’il nous revient de décrypter tant bien que mal. 

Qu’est-ce que ce Logos divin, cette Parole primordiale, créatrice de tout ce qui 

fut, a donc à voir avec la chair ? Existe-t-il des réalités plus étrangères l’une à 

l’autre, plus opposées que ces deux-là ? Déjà qu’il existe une tendance assez 

répandue à distinguer soigneusement la raison et la matérialité, l’esprit et le corps, 

comment accueillir cette rencontre intime du Logos divin et d’une chair toute 

semblable à la nôtre ? 

Et c’est bien de cette conflagration qu’il s’agit, à Noël : le Logos, qui est Dieu lui-

même, bien au-delà de tout ce qu’il nous est possible de penser ou de nous 

représenter, le Logos a pris chair. C’est à peine concevable, et même peut-être 

difficile à accepter. Tant il est admis qu’il n’est pas question de compromettre 

Dieu, le très-haut, la transcendance, avec des réalités vulgaires, bassement 

matérielles.  

Pour bien en prendre la mesure, il vaut la peine d’aller regarder du côté des autres 

récits évangéliques, par exemple chez Luc. Parce que paradoxalement, même si 

Jean est le seul à affirmer de manière aussi décisive que le Logos s’est fait chair, 



4 
 

le moins que l’on puisse dire, c’est que son texte manque un peu de chair, 

justement. 

C’est tout le contraire chez Luc. Là, la venue au monde du Logos prend la forme 

parfaitement réaliste d’un accouchement. On lit ainsi que Marie « mit au monde 

un fils, son premier-né. Elle l'enveloppa de langes et le coucha dans une 

mangeoire » (Luc 2,7). Ça, c’est du concret, ça, c’est de la chair ! 

Dans l’une de ses prédications, le Réformateur Martin Luther a dit que « Marie a 

allaité Dieu, l’a bercé, lui a préparé bouillie et soupe ». J’ajouterai qu’elle a 

certainement changé les couches du Logos devenu un simple gosse, ou ce qui 

tenait lieu de couches à l’époque, et probablement en se pinçant le nez. 

Voilà comment Noël nous conduit à revoir notre théologie, notre façon de penser 

et de parler de Dieu. Et si nous reconnaissions que ce qui est proprement divin, ce 

n’est pas, du moins pas uniquement, des notions accessibles seulement aux 

spéculations les plus abstraites et les plus élaborées, mais un enfant qui naît dans 

une nuit semblable à toutes les nuits, un bébé qui pleure ou qui rit, qui a faim ou 

qui dort ? 

Il faut encore préciser que la chair revêt un sens spécifique pour la pensée grecque. 

La chair, ce n’est pas simplement le corps. Le mot chair suggère l’idée de fragilité, 

de vulnérabilité. La chair est précaire et se laisse facilement entamer. Nous autres, 

êtres charnels, nous tombons malades comme nous tombons amoureux. Nous ne 

sommes pas maîtres de tout ce qui nous arrive, et cela nous rend solidaires les uns 

des autres. Comme ce bébé, qui a bien besoin de ses parents pour survivre, tout  

Fils de Dieu qu’il soit. 

Voilà ce que ça implique, que le Logos ait pris chair. Vous recherchez Dieu ? 

Vous pouvez baisser la tête, pas besoin de scruter le ciel ou de vous faire des 

nœuds au cerveau ; penchez-vous plutôt sur cette mangeoire où il repose. Ce n’est 

rien d’autre qu’une révolution théologique. Martin Luther, toujours lui, disait que 

Dieu se révèle « sous son contraire », en l’homme Jésus. Il se révèle comme le 



5 
 

contraire de ce que l’on attendrait naturellement de Lui. Ce sera encore plus vrai 

à la croix, qui poursuivra l’œuvre de dépouillement divine, mais c’est déjà le cas 

à Noël, à la crèche.  

Je voudrais enfin suggérer une autre révolution théologique à laquelle je crois que 

ce prologue de l’évangile de Jean nous conduit. Non seulement notre théologie, 

notre façon de concevoir Dieu, se trouve renversée cul par-dessus tête, et c’est 

désormais dans les adorables fesses du bébé Jésus que les bergers et les mages 

iront reconnaître Dieu. Mais plus encore, c’est le sens de ce mot : théologie, qui 

doit être revisité.  

J’ai à dessein employé une expression erronée : concevoir Dieu. Comme si c’était 

en notre pouvoir. On dira éventuellement que Marie a conçu Dieu. Elle est bien 

la seule à pouvoir prétendre à la réalisation d’un tel exploit : concevoir Dieu. Mais 

au sens propre, avec tout ce que la chair suppose de sang et d’humeurs diverses. 

Et si la théologie, c’était plutôt l’inverse : se laisser concevoir par Dieu ? 

La théologie, soit littéralement le Logos de Dieu, la parole de Dieu. La théologie, 

ça ne suppose pas tant de multiplier les discours et les écrits, de remplir l’espace 

de nos bavardages savants, que d’accueillir une parole autre. Une parole qui 

déplace, qui déroute, à l’image de celle-ci : le Logos s’est fait chair. 

À travers la chair de Jésus, à travers ses mots et ses actes, ses paraboles astucieuses 

et ses élans de compassion, à travers aussi sa naissance, sa vie et sa mort, une 

parole nous est adressée, disons un message, que nous recevons dans notre chair. 

Et c’est là qu’une rencontre avec Dieu est possible. À hauteur d’humanité, à 

hauteur d’enfant, à hauteur d’homme blessé, vaincu, ressuscité. Ce que le Logos 

de Dieu se propose, c’est de pénétrer notre propre chair pour la remplir de vie et 

de lumière. 

Certes, il est toujours possible de faire comme si on n’était pas faits d’une chair 

perméable mais d’un corps solide et insensible aux coups comme aux caresses. Il 

est toujours possible de se fabriquer des murailles ou des carapaces, et de 



6 
 

demeurer dans la nuit. Mais l’offre tient toujours : le Logos a pris chair, et il peut 

aussi prendre la tienne, il peut aussi s’emparer de la tienne, de chair. Et la féconder, 

t’offrir une nouvelle naissance. Voilà ce qui se joue aujourd’hui, à Noël, comme 

tous les jours de ta vie : toi, enfant de Dieu, tu peux naître de nouveau.  


