
1 
 

Lecture biblique : Lc 20,27-40 

Quelques-uns des sadducéens, qui soutiennent qu'il n'y a pas de résurrection, 

vinrent interroger Jésus : Maître, voici ce que Moïse nous a prescrit : Si quelqu'un 

meurt, ayant une femme, mais pas d'enfant, son frère prendra la femme et 

suscitera une descendance au défunt. Il y avait donc sept frères. Le premier prit 

femme et mourut sans enfant. Le deuxième, puis le troisième prirent la femme ; il 

en fut ainsi des sept, qui moururent sans laisser d'enfants. Après, la femme mourut 

aussi. A la résurrection, duquel est-elle donc la femme ? Car les sept l'ont eue pour 

femme ! Jésus leur répondit : Dans ce monde-ci, hommes et femmes se 

marient, mais ceux qui ont été jugés dignes d'accéder à ce monde-là et à la 

résurrection d'entre les morts ne prennent ni femme ni mari. Ils ne peuvent pas 

non plus mourir, parce qu'ils sont semblables à des anges et qu'ils sont enfants de 

Dieu, étant enfants de la résurrection. Que les morts se réveillent, c'est ce que 

Moïse a signalé à propos du buisson, quand il appelle le Seigneur Dieu 

d'Abraham, Dieu d'Isaac et Dieu de Jacob. Or il n'est pas le Dieu des morts, mais 

des vivants ; car pour lui tous sont vivants.  

Quelques-uns des scribes répondirent : Maître, tu as bien parlé. Et ils n'osaient 

plus lui poser aucune question. 

Prédication 

Qu’y a-t-il après la mort ? Allons-y franchement, mettons sur le tapis LA question. 

Une question probablement aussi ancienne que l’humanité. Et les réponses qui lui 

ont été apportées ne manquent pas. Je vous épargne le catalogue interminable de 

tout ce que cultures et religions diverses ont proposé en matière d’itinéraires de 

l’âme à sa sortie du corps, de lieux d’accueil des défunts etc. 

Qu’y a-t-il après la mort ? Rien, peut-être. Ou en tout cas pas grand-chose. C’était 

du moins l’avis des sadducéens, qui en restaient à l’idée du shéol, dont je vous 

parlais la semaine dernière : une sorte d’endroit souterrain où les morts subsistent 



2 
 

à l’état d’ombres qui s’effacent peu à peu tandis que leur souvenir s’estompe dans 

la mémoire des vivants.  

Les sadducéens, vous ne les connaissez peut-être pas. C’étaient, au temps de Jésus, 

des religieux qui occupaient une position privilégiée puisqu’ils administraient le 

temple de Jérusalem, ils lui fournissaient ses prêtres. Et ils formaient un parti 

influent dans la vie sociale et religieuse de l’époque.  

Il s’agissait par ailleurs de religieux particulièrement conservateurs. Ils ne 

reconnaissaient d’autorité qu’à la Torah, les cinq premiers livres de notre Bible, 

et ils n’appréciaient guère l’introduction de nouveautés dans le domaine religieux. 

Par exemple, cette croyance en la résurrection des morts, qui commençait à avoir 

un certain succès. Eh oui, on n’a pas attendu Jésus Christ et Pâques pour envisager 

la résurrection et en débattre.  

Dans les évangiles, il ne manque pas de textes d’une grande force poétique et 

existentielle pour aborder la résurrection, des évocations de relèvements, de vies 

renouvelées... Au lieu de quoi, nous est proposée aujourd’hui cette controverse un 

peu plate, un peu ridicule, il faut bien le dire. Il est possible que les sadducéens 

aient réellement cherché à ridiculiser l’idée d’une résurrection des morts. Pour 

autant, leur argumentation est assez fine et il vaut la peine de la reconstituer. 

Comme je vous le disais à l’instant, les sadducéens ne jurent que par la Torah. Et 

dans la Torah, on trouve une prescription, qu’on appelle le lévirat, selon laquelle 

un homme est dans l'obligation d'épouser la veuve de son frère si celui-ci est mort 

sans laisser d'enfant. Plus précisément, sans laisser de fils, d’héritier mâle pour 

perpétuer son nom. Alors un groupe de sadducéens un brin provocateurs vient 

trouver Jésus pour lui exposer ce cas d’école : imaginons qu’une femme ne donne 

aucun fils aux sept frères qui se succèdent, conformément à la loi, pour la prendre 

comme épouse. De qui sera-t-elle la femme une fois tout ce petit monde ressuscité ?  

Je vois d’ici le sourire satisfait et narquois des sadducéens qui pensent avoir 

coincé Jésus. Car oui, ils estiment l’avoir mis échec et mat. À la résurrection, cette 



3 
 

femme se trouverait avoir sept maris. Or, la polygamie est strictement proscrite, 

selon la loi de Moïse, selon la Torah. Du moins, pour une femme. Dans l’autre 

sens, c’est valide. C’est même obligatoire, dans le cas du lévirat, puisque le frère 

du défunt peut très bien déjà être marié.   

Toujours est-il que la croyance en la résurrection entre en contradiction, si l’on 

suit cette logique, avec la loi de Moïse, qui est la seule et véritable autorité. CQFD. 

Qu’est-ce que Jésus peut bien répondre à cela ? 

Je passe rapidement sur l’aspect cocasse de l’histoire, avec cette femme qui 

semble vraiment porter la poisse à toute cette fratrie. Et puis je vous laisse 

imaginer l’ambiance aux repas de famille, outre-tombe, la gêne quand la femme 

demandera : « chéri, tu peux me passer le sel ? » 

J’insiste sur le ridicule de la chose parce qu’il en dit long sur le manque 

d’imagination des sadducéens. Ce manque d’imagination qu’on retrouve à vrai 

dire dans beaucoup de représentations de l’au-delà, qu’on y croie ou qu’on n’y 

croie pas, comme les sadducéens. Cet au-delà est toujours figuré à partir de ce que 

l’on connaît, si bien que les vues qui en sont proposées sont très humaines, trop 

humaines. C’est toujours d’une manière ou d’une autre le prolongement de ce 

monde-ci, dont les élément se trouvent un peu réagencés.  

Et voilà justement le premier des trois éléments que je retiens de cette controverse 

et de la réplique de Jésus : la résurrection, sous peine d’être grotesque, ne peut 

signifier qu’une rupture. Une rupture avec les coutumes, comme la vie maritale, 

avec les habitudes. Ce n’est pas simplement la vie qui se poursuit presque comme 

si de rien n’était. C’est une rupture avec ce qui est connu, puisque les ressuscités 

« sont semblables à des anges », dit Jésus. 

N'allez pas vous imaginer les anges comme des espèces de créatures emplumées, 

conformément au canon de la représentation classique. En fait, le mieux, c’est de 

ne rien s’imaginer du tout. Car suggérer une similitude de la résurrection avec la 

condition angélique, ce n’est pas aider à la dépeindre, c’est au contraire mettre en 



4 
 

échec la représentation. Puisqu’il n’y a pas moyen de savoir à quoi ça peut bien 

ressembler, un ange. Parler des anges, c’est évoquer ce qui échappe à toute prise. 

Les quelques figurations qu’on en trouve dans la Bible ne sont pas des 

descriptions rigoureuses. Elles sont plutôt d’ordre symbolique. Et en appeler aux 

anges, comme fait Jésus, c’est indiquer que la résurrection fait entrer dans un tout 

autre ordre de réalité. Et cela, ajouterai-je, qu’on accorde foi à l’idée d’une survie 

après la mort ou non. Il reste que, poétiquement, si vous voulez, la résurrection 

ouvre et signifie la possibilité d’une existence radicalement autre. 

Il est néanmoins possible de donner quelques caractéristiques de la condition de 

ressuscités, ou d’enfants de la résurrection, comme dit Jésus. C’est le deuxième 

élément que je retiens de la réponse de Jésus : la résurrection est rupture, et elle 

est plus précisément libération.  

Prenons à nouveau le cas de cette pauvre femme, qui, dans l’exemple certes 

inventé pour la cause par les sadducéens, passe de main en main, comme une 

chose, comme un objet. Elle est littéralement « prise » par les sept frères 

successivement. Ce dont les sadducéens ne semblent pas s’émouvoir. Ce n’est pas 

leur problème. Mais c’est bien celui que pose le lévirat. Cela fait signe vers un 

certain type d’ordre social, où des personnes doivent occuper une place qu’elles 

n’ont pas choisie, qui leur est imposée, comme celle d’épouse soumise et de 

reproductrice.  

Qu’en est-il avec la résurrection, avec l’entrée dans la vie nouvelle ? Il n’y a plus 

rien de tout cela, dit Jésus. On ne risque plus d’être « prise » comme épouse, ou 

de devoir « prendre » une femme que l’on n’a pas forcément désirée, comme les 

frères dans le cadre du lévirat. C’est peut-être aussi ce qu’indique la mention des 

anges, si l’on suppose qu’un ange n’est ni mâle ni femelle, qu’il n’est pas sexué. 

Pour le dire avec Paul aux Galates : « il n’y a plus l’homme et la femme ». 

En d’autres termes, l’identité du ressuscité n’est pas déterminée par son genre ou 

par sa capacité reproductive, qui lui vaudrait une place plus ou moins envieuse, 



5 
 

un rôle à tenir dans un modèle de société bien structuré. Comme celui que les 

sadducéens laissent transparaître à leur insu à travers l’exemple qu’ils prennent. 

La résurrection est libération de ce type d’ordre hiérarchique, contraignant, non 

questionné par des prêtres conservateurs qui le voient naturellement comme la 

norme religieuse.  

La résurrection est donc libération, mais elle n’en est pas moins relation. C’est le 

troisième élément qui ressort de la réponse de Jésus. Et un élément qui est, pour 

commencer, dramatiquement absent de la position des sadducéens. Il n’y est pas 

du tout question d’affection, de tendresse, d’amour. L’enfant qui est espéré n’est 

pas attendu pour lui-même, mais seulement en ce qu’il permettra la transmission 

du nom du père défunt et de son héritage. Voilà pourquoi il est si important de lui 

susciter une descendance. 

Susciter. Vous entendez la proximité avec « ressusciter ». Elle est déjà dans le 

texte grec, il y a un jeu de mots qui désigne l’enjeu de toute cette affaire. Selon la 

logique des sadducéens, il n’y a qu’une façon de conjurer la mort, c’est de le faire 

soi-même, en se dotant d’une descendance, en faisant des enfants. Il n’y a qu’ainsi 

que l’on assurera une forme d’immortalité. D’où l’insistance sur le mariage et la 

mère porteuse du futur héritier.  

Et on voit le résultat, assez ironiquement, dans le cas que les sadducéens 

soumettent à Jésus, puisque l’opération se révèle stérile : tous, les sept frères et la 

femme, meurent sans qu’aucun enfant ne soit né. Tout ça pour ça. Leur propre 

exemple trahit la vérité de leur position : elle ne débouche que sur du néant. 

La contre-proposition de Jésus, c’est de se reconnaître soi-même un enfant. C’est 

de ressusciter en enfant de Dieu, c’est-dire relié à Dieu par une confiance filiale. 

Tiens, voilà le grand absent du discours des sadducéens : à aucun moment il n’est 

fait mention de Dieu. C’est quand même le comble, pour des autorités religieuses ! 

En fait, pour les sadducéens, si Dieu intervient, c’est en amont, dans le don de la 

loi à Moïse. Il n’y a pas à rechercher de relation vivante avec lui, en dehors du 



6 
 

respect des prescriptions mosaïques et des sacrifices au temple. Et pourtant, en se 

plaçant sur leur terrain, sur le terrain de la Torah, Jésus trouve trace de cette 

relation vivante : notre Dieu, le Dieu d’Abraham, Dieu d’Isaac et Dieu de Jacob, 

est le Dieu non des morts, mais des vivants. Il est le Dieu de chacun de ses enfants, 

qui peuvent lui abandonner leurs angoisses funestes concernant le lendemain, la 

mort, le néant. 

Alors, qu’y a-t-il après la mort ? Pour tout vous dire, je ne suis pas certain que la 

résurrection y réponde directement. Ce qu’il y a après la mort reste un grand 

mystère, que nul ne percera. La résurrection nous détourne plutôt de cette pensée 

obnubilée par la mort pour nous orienter avec confiance vers la vie, vers le Dieu 

des vivants. Tous enfants de Dieu, donc tous frères et sœurs, vivant la nouveauté 

de relations fraternelles libérées des injonctions et des carcans : voilà la promesse 

qui nous est faite, l’offre à saisir et qu’il nous appartient d’actualiser sans attendre 

d’être morts. Soyons sans attendre des enfants de la résurrection. 


