Lecture biblique : Mt 24,37-44

37Tels furent les jours de Nog, tel sera I'avenement du Fils de 'homme ; sgcar de
méme qu'en ces jours d'avant le déluge, on mangeait et on buvait, 1'on se mariait
ou I'on donnait en mariage, jusqu'au jour ou Noé¢ entra dans l'arche, soet on ne se
doutait de rien jusqu'a ce que vint le déluge, qui les emporta tous. Tel sera aussi
'avenement du Fils de I'hnomme. sAlors deux hommes seront aux champs : 1'un
est pris, l'autre laiss¢€ ; 4;deux femmes en train de moudre a la meule : I'une est
prise, l'autre laissée. s,Veillez donc, car vous ne savez pas quel jour votre
Seigneur va venir. 43Vous le savez : si le maitre de maison connaissait I'heure de
la nuit a laquelle le voleur va venir, il veillerait et ne laisserait pas percer le mur
de sa maison. s4Voila pourquoi, vous aussi, tenez-vous préts, car c'est a I'heure
que vous ignorez que le Fils de 'homme va venir.

Prédication

Qu’est-ce que I’Avent ? Qu’est-ce que ¢a veut dire, I’Avent ? Voila donc le texte
qui nous est propos¢ aujourd’hui, premier dimanche de 1’Avent, et qui devrait
logiquement nous aider a répondre a cette question. Ce qui, de prime abord, n’est
peut-&tre pas évident. On ne voit pas forcément le rapport, dans ce que nous
venons d’entendre, avec I’approche de Noé€l, avec la naissance de Jésus, le
réconfort et la chaleur qui sont traditionnellement associés a cette période, comme

une douce lueur venue éclairer nos obscurités.

Ici, on ne se trouve méme pas au début de I’histoire de Jésus, mais vers la fin de
I’évangile de Matthieu. Ces paroles de Jésus sont extraites d’un dernier discours
qu’il prononce peu avant sa Passion, un long discours aux accents nettement
apocalyptiques, et dont la tonalité est a priori plutot menacante. Nous sont promis
I’équivalent d’un déluge, d’un cambriolage... Tout ¢a, & premiére vue, n’a rien de

rassurant ni de trés encourageant. Alors regardons-y de plus pres.

Ainsi, nous verrons qu’il est bien question d’un avent. Plus précisément, d’un

avenement. C’est effectivement ce que désigne 1’avent : en bon frangais, c’est un

1



avénement, une survenue, ou plus simplement une venue. La venue de Jésus.

L’avénement du Fils de I’homme.

A ceci prés que celui dont il est question ici, ¢c’est 1’avénement promis  la fin des
temps. Il y a le premier avénement, qui reléve du passé et dont nous faisons
mémoire & Noél, et il y a le second, encore et toujours a venir. On 1’appelle aussi
la parousie, en collant au mot grec parousia. Et c’est vers cet autre avénement,
vers cette parousie, nous dit Jésus, que devrait porter toute notre attention, c’est

vers lui que devrait se diriger notre attente.

Voila qui écarte un premier malentendu, en ce qui concerne 1’Avent. Le risque,
c’est en effet de nous installer confortablement dans cette période de I’ Avent que
nous avons plaisir a retrouver d’une année sur ’autre. C’est confortable et c’est
agréable, pour partie parce que c’est sans mauvaises surprises. Ce temps est
symbole de stabilit¢ apaisante dans un monde qui va souvent trop vite, et dans des
directions qui nous échappent largement. Comme les bougies de la couronne de
I’Avent nous I’indiquent, I’itinéraire est balisé jusqu’a Noé€l, en passant par
I’incontournable marché de Noél. Et I’ Avent a le bon gotit sucré des chocolats, ou
des autres surprises attendues dissimulées derriere les fenétres des calendriers de
I’Avent de notre enfance, ou le temps est sagement mesuré jusqu’a 1’échéance

clairement datable et indubitable : le 25 décembre.

Seulement voila : 1’Avent, en réalité, ce n’est pas cela. Ce n’est pas cet éternel
retour des mémes petits plaisirs, des mémes petites méditations édifiantes, qui ne
font de mal a personne. Il est d’usage de dire que 1’Avent constitue le point de
départ de 1’année liturgique, dans une sorte de conception cyclique du temps. On
remet les compteurs a z€ro, et c’est reparti pour un tour bien rod¢€. Et sans doute
y a-t-il 1a une certaine nécessité : nous autres humains avons besoin de points de
repere fixes, d’habitudes, de régularités, de rites. Mais I’ Avent devrait plutdt nous
entrainer toujours vers I’avant, nous rendre attentif a I’inconnu toujours pres de

survenir.



Prenez les comparaisons que propose Jésus. Il évoque d’abord la mémoire des
jours funestes des contemporains de Noé, qui n’ont pas vu le déluge arriver.
Remarquez que Jésus ne fait pas mention des motifs du déluge, de la méchanceté
des hommes qui aurait justifié, selon le récit de la Genese, que Dieu veuille les
faire disparaitre. Ici, ce qui importe a Jésus, c’est la soudaineté de 1’événement,

du cataclysme (en grec, déluge se dit kataklusmos).

A 1’époque, on mangeait et buvait, on se mariait, autrement dit, on vivait,
simplement. Sans avoir la moindre idée de ce qui allait arriver. Je note qu’il n’y a
pas de jugement de valeur porté sur cette vie simple. Aprés tout, quoi de plus
naturel que de prétendre chaque jour faire un bon repas, quoi de plus
compréhensible que de vouloir fonder une famille. Le déluge ne vient pas comme
une condamnation de cette existence. Ce qui nous est dit, ¢’est que celle-ci, a
chaque instant, est susceptible d’€tre bouleversée par un ¢vénement imprévu, par

un aveénement, et qu’il faut y étre préparé.

Voila donc ce qui est en jeu avec I’Avent : se préparer a 1’inoui, a I’inédit ;
s’attendre a I’improbable, a I’incroyable. C’est presque contre-intuitif, encore une
fois, quand on a a ’esprit les calendriers de 1’ Avent, les couronnes de I’ Avent, qui
ne laissent justement aucune place a I'imprévu. Et ¢’est méme tout bonnement
impossible : comment s’attendre a ce qui de toute fagon viendra par surprise, a ce

qui ne peut pas se laisser anticiper ?

Ce qui nous est dit, et je crois vraiment qu’il y a 1a une bonne nouvelle, ¢’est que
toutes ces activités auxquelles nous vaquons au quotidien ne sont pas le tout de
notre vie. La routine, le train-train - qui a certes quelque chose de bon — les
journées de travail qui se suivent et se ressemblent, ne sont pas le tout de notre
vie. A chaque instant, quelque chose ou quelqu’un peut survenir, a chaque instant
il peut faire irruption, comme un voleur. A nous de veiller, & nous de nous ouvrir

a cette possibilité, a nous de saisir cet instant, ou plutdt, de nous laisser saisir.



C’est bien ce qui arrive aux contemporains de Noé : ils sont littéralement
emportés. De méme pour cet homme qui travaille aux champs, cette femme qui
moud du grain : ils sont pris. Saisis. Voila donc ce que produit la venue de Dieu
dans nos vies : elle fait rupture, elle constitue une interruption dans nos taches

journalieres, pour nous emmener ailleurs, 1a ou nous n’aurions jamais song¢ aller.

Entendez bien que dans tout cela, il n’est pas seulement question de la seconde
venue de Jésus, a la fin des temps, sur les nuées pour juger le monde. Vous pouvez
trés bien rejeter cette vision comme relevant de la mythologie, 1’essentiel
demeure. A savoir, que la condition d’existence qui nous est proposée, disons la
condition chrétienne d’existence, consiste non pas a s’extraire du monde et de la
vie ordinaire : je I’ai dit, celle-ci est belle et bonne, il n’y a aucune raison d’y
renoncer. Non, mais ce qui nous est suggéré, c¢’est de veiller a ne pas en faire un
absolu, qui rendrait indifférent et inattentif a ce qui peut toujours advenir et faire

événement dans nos vies.

Pour illustrer cela, j’aime bien prendre I’exemple du sentiment amoureux. La non
plus, il n’y a pas de raison valable a la survenue de I’amour, ¢a nous tombe en
quelque sorte dessus. Comme une grace. Pourquoi cette personne plutot qu’une
autre ? On serait souvent bien en peine de I’expliquer. Toujours est-il que
I’irruption de celle-ci dans une vie, sans aller jusqu’a parler de cataclysme, sinon
de cataclysme heureux, apporte avec elle son lot de bouleversements. Voila donc
ce que ce serait, I’avent : un grand bouleversement imprévisible, mais a la

possibilité duquel il s’agirait de demeurer toujours ouvert.

Bien siir, ce n’est pas trés confortable. Il y a quelque chose d’arbitraire,
d’incompréhensible. Pourquoi, parmi les deux hommes qui travaillent aux
champs, 1’un est-il pris et I’autre laissé ? Idem pour les deux femmes. Cela me fait
penser a cette question que peut-étre vous vous tes déja posee, et que j’ai souvent
entendue : pourquoi certaines personnes ont-elles la foi, et d’autres non, en dépit

méme de toute leur bonne volonté et de leur désir sincere de croire ? Ou pour le



dire autrement, pourquoi certains sont-ils saisis par ce qu’ils n’avaient pas vu
venir, et qui va potentiellement transformer leur vie, tandis que d’autres ne seront
jamais ébranlés ? Je n’ai pas de réponse a cette question, et je suspecte qu’il n’y
en a pas. Certains sont pris, sont comme emportés par une vague qui les emmenera

ailleurs, tandis que d’autres sont laissés indemnes, identiques a eux-mémes.

Cette absence de maitrise sur les événements peut étre inconfortable au point que,
si I’on veille, ce soit plutdét pour s’en prémunir, pour se garder de toute
perturbation, de toute intrusion. Si le Seigneur doit venir comme un voleur, dans
la petite parabole de Jésus, c’est peut-€tre bien parce que nous nous comportons
en propriétaires, en maitres de maison jaloux de notre bien, de ce que nous
pensons étre notre bien. Si le Fils de I’homme vient nous dérober notre

tranquillité, c’est pourtant pour nous faire don d’un vrai trésor : la vie en plénitude.

J aimerais, pour terminer, partager avec vous ce qui me semble constituer une
bonne illustration, voire une bonne parabole de ce que signifie I’avent. C’est un
roman que vous connaissez peut-étre. Il n’est pas tres récent, ¢’est paru en 1937,
et je I’ai lu, pour ma part, quand j’avais dix ans. Il s’agit de Bilbo le hobbit, d’un
auteur appelé Tolkien, surtout connu pour Le seigneur des anneaux, qui en est la
suite. Je vous lis simplement le quatrieme de couverture, et je pense que vous allez

comprendre ou je veux en venir.

Bilbo est un peu comme nous. Il est attaché a ses habitudes. Il est heureux, dans
son trou de hobbit tout confort. Il n’aime pas I’'imprévu, et il n’entend
certainement pas sortir de son trou pour courir les aventures. Mais que faire, quand

I’aventure frappe a sa porte ? Ou mieux, quand elle s’ invite chez lui ?

Eh bien je dirais que I’avent, c’est ’aventure — les deux mots ont d’ailleurs la
méme racine. Entrer dans ’avent, c’est se préparer a I’aventure. Voila ce que
désigne la venue toujours possible a nouveau, depuis deux mille ans, du Fils de
I’homme. Et soyons rassurés : méme si nous faisons la sourde oreille, tel un

cambrioleur, il ne se contentera pas de toquer gentiment a la porte, mais il forcera

5



nos défenses. L’aventure fera effraction dans nos existences pour nous apprendre

la démaitrise, le lacher-prise et la vie véritable.



