
1 
 

Lecture biblique : Mt 24,37-44  

37Tels furent les jours de Noé, tel sera l'avènement du Fils de l'homme ; 38car de 

même qu'en ces jours d'avant le déluge, on mangeait et on buvait, l'on se mariait 

ou l'on donnait en mariage, jusqu'au jour où Noé entra dans l'arche, 39et on ne se 

doutait de rien jusqu'à ce que vînt le déluge, qui les emporta tous. Tel sera aussi 

l'avènement du Fils de l'homme. 40Alors deux hommes seront aux champs : l'un 

est pris, l'autre laissé ; 41deux femmes en train de moudre à la meule : l'une est 

prise, l'autre laissée. 42Veillez donc, car vous ne savez pas quel jour votre 

Seigneur va venir. 43Vous le savez : si le maître de maison connaissait l'heure de 

la nuit à laquelle le voleur va venir, il veillerait et ne laisserait pas percer le mur 

de sa maison. 44Voilà pourquoi, vous aussi, tenez-vous prêts, car c'est à l'heure 

que vous ignorez que le Fils de l'homme va venir. 

Prédication 

Qu’est-ce que l’Avent ? Qu’est-ce que ça veut dire, l’Avent ? Voilà donc le texte 

qui nous est proposé aujourd’hui, premier dimanche de l’Avent, et qui devrait 

logiquement nous aider à répondre à cette question. Ce qui, de prime abord, n’est 

peut-être pas évident. On ne voit pas forcément le rapport, dans ce que nous 

venons d’entendre, avec l’approche de Noël, avec la naissance de Jésus, le 

réconfort et la chaleur qui sont traditionnellement associés à cette période, comme 

une douce lueur venue éclairer nos obscurités.  

Ici, on ne se trouve même pas au début de l’histoire de Jésus, mais vers la fin de 

l’évangile de Matthieu. Ces paroles de Jésus sont extraites d’un dernier discours 

qu’il prononce peu avant sa Passion, un long discours aux accents nettement 

apocalyptiques, et dont la tonalité est a priori plutôt menaçante. Nous sont promis 

l’équivalent d’un déluge, d’un cambriolage… Tout ça, à première vue, n’a rien de 

rassurant ni de très encourageant. Alors regardons-y de plus près. 

Ainsi, nous verrons qu’il est bien question d’un avent. Plus précisément, d’un 

avènement. C’est effectivement ce que désigne l’avent : en bon français, c’est un 



2 
 

avènement, une survenue, ou plus simplement une venue. La venue de Jésus. 

L’avènement du Fils de l’homme.  

À ceci près que celui dont il est question ici, c’est l’avènement promis à la fin des 

temps. Il y a le premier avènement, qui relève du passé et dont nous faisons 

mémoire à Noël, et il y a le second, encore et toujours à venir. On l’appelle aussi 

la parousie, en collant au mot grec parousia. Et c’est vers cet autre avènement, 

vers cette parousie, nous dit Jésus, que devrait porter toute notre attention, c’est 

vers lui que devrait se diriger notre attente. 

Voilà qui écarte un premier malentendu, en ce qui concerne l’Avent. Le risque, 

c’est en effet de nous installer confortablement dans cette période de l’Avent que 

nous avons plaisir à retrouver d’une année sur l’autre. C’est confortable et c’est 

agréable, pour partie parce que c’est sans mauvaises surprises. Ce temps est 

symbole de stabilité apaisante dans un monde qui va souvent trop vite, et dans des 

directions qui nous échappent largement. Comme les bougies de la couronne de 

l’Avent nous l’indiquent, l’itinéraire est balisé jusqu’à Noël, en passant par 

l’incontournable marché de Noël. Et l’Avent a le bon goût sucré des chocolats, ou 

des autres surprises attendues dissimulées derrière les fenêtres des calendriers de 

l’Avent de notre enfance, où le temps est sagement mesuré jusqu’à l’échéance 

clairement datable et indubitable : le 25 décembre. 

Seulement voilà : l’Avent, en réalité, ce n’est pas cela. Ce n’est pas cet éternel 

retour des mêmes petits plaisirs, des mêmes petites méditations édifiantes, qui ne 

font de mal à personne. Il est d’usage de dire que l’Avent constitue le point de 

départ de l’année liturgique, dans une sorte de conception cyclique du temps. On 

remet les compteurs à zéro, et c’est reparti pour un tour bien rôdé. Et sans doute 

y a-t-il là une certaine nécessité : nous autres humains avons besoin de points de 

repère fixes, d’habitudes, de régularités, de rites. Mais l’Avent devrait plutôt nous 

entrainer toujours vers l’avant, nous rendre attentif à l’inconnu toujours près de 

survenir.  



3 
 

Prenez les comparaisons que propose Jésus. Il évoque d’abord la mémoire des 

jours funestes des contemporains de Noé, qui n’ont pas vu le déluge arriver. 

Remarquez que Jésus ne fait pas mention des motifs du déluge, de la méchanceté 

des hommes qui aurait justifié, selon le récit de la Genèse, que Dieu veuille les 

faire disparaître. Ici, ce qui importe à Jésus, c’est la soudaineté de l’événement, 

du cataclysme (en grec, déluge se dit kataklusmos).   

À l’époque, on mangeait et buvait, on se mariait, autrement dit, on vivait, 

simplement. Sans avoir la moindre idée de ce qui allait arriver. Je note qu’il n’y a 

pas de jugement de valeur porté sur cette vie simple. Après tout, quoi de plus 

naturel que de prétendre chaque jour faire un bon repas, quoi de plus 

compréhensible que de vouloir fonder une famille. Le déluge ne vient pas comme 

une condamnation de cette existence. Ce qui nous est dit, c’est que celle-ci, à 

chaque instant, est susceptible d’être bouleversée par un événement imprévu, par 

un avènement, et qu’il faut y être préparé.  

Voilà donc ce qui est en jeu avec l’Avent : se préparer à l’inouï, à l’inédit ; 

s’attendre à l’improbable, à l’incroyable. C’est presque contre-intuitif, encore une 

fois, quand on a à l’esprit les calendriers de l’Avent, les couronnes de l’Avent, qui 

ne laissent justement aucune place à l’imprévu. Et c’est même tout bonnement 

impossible : comment s’attendre à ce qui de toute façon viendra par surprise, à ce 

qui ne peut pas se laisser anticiper ? 

Ce qui nous est dit, et je crois vraiment qu’il y a là une bonne nouvelle, c’est que 

toutes ces activités  auxquelles nous vaquons au quotidien ne sont pas le tout de 

notre vie. La routine, le train-train - qui a certes quelque chose de bon – les 

journées de travail qui se suivent et se ressemblent, ne sont pas le tout de notre 

vie. À chaque instant, quelque chose ou quelqu’un peut survenir, à chaque instant 

il peut faire irruption, comme un voleur. À nous de veiller, à nous de nous ouvrir 

à cette possibilité, à nous de saisir cet instant, ou plutôt, de nous laisser saisir. 



4 
 

C’est bien ce qui arrive aux contemporains de Noé : ils sont littéralement 

emportés. De même pour cet homme qui travaille aux champs, cette femme qui 

moud du grain : ils sont pris. Saisis. Voilà donc ce que produit la venue de Dieu 

dans nos vies : elle fait rupture, elle constitue une interruption dans nos tâches 

journalières, pour nous emmener ailleurs, là où nous n’aurions jamais songé aller. 

Entendez bien que dans tout cela, il n’est pas seulement question de la seconde 

venue de Jésus, à la fin des temps, sur les nuées pour juger le monde. Vous pouvez 

très bien rejeter cette vision comme relevant de la mythologie, l’essentiel 

demeure. À savoir, que la condition d’existence qui nous est proposée, disons la 

condition chrétienne d’existence, consiste non pas à s’extraire du monde et de la 

vie ordinaire : je l’ai dit, celle-ci est belle et bonne, il n’y a aucune raison d’y 

renoncer. Non, mais ce qui nous est suggéré, c’est de veiller à ne pas en faire un 

absolu, qui rendrait indifférent et inattentif à ce qui peut toujours advenir et faire 

événement dans nos vies.   

Pour illustrer cela, j’aime bien prendre l’exemple du sentiment amoureux. Là non 

plus, il n’y a pas de raison valable à la survenue de l’amour, ça nous tombe en 

quelque sorte dessus. Comme une grâce. Pourquoi cette personne plutôt qu’une 

autre ? On serait souvent bien en peine de l’expliquer. Toujours est-il que 

l’irruption de celle-ci dans une vie, sans aller jusqu’à parler de cataclysme, sinon 

de cataclysme heureux, apporte avec elle son lot de bouleversements. Voilà donc 

ce que ce serait, l’avent : un grand bouleversement imprévisible, mais à la 

possibilité duquel il s’agirait de demeurer toujours ouvert.  

Bien sûr, ce n’est pas très confortable. Il y a quelque chose d’arbitraire, 

d’incompréhensible. Pourquoi, parmi les deux hommes qui travaillent aux 

champs, l’un est-il pris et l’autre laissé ? Idem pour les deux femmes. Cela me fait 

penser à cette question que peut-être vous vous êtes déjà posée, et que j’ai souvent 

entendue : pourquoi certaines personnes ont-elles la foi, et d’autres non, en dépit 

même de toute leur bonne volonté et de leur désir sincère de croire ? Ou pour le 



5 
 

dire autrement, pourquoi certains sont-ils saisis par ce qu’ils n’avaient pas vu 

venir, et qui va potentiellement transformer leur vie, tandis que d’autres ne seront 

jamais ébranlés ? Je n’ai pas de réponse à cette question, et je suspecte qu’il n’y 

en a pas. Certains sont pris, sont comme emportés par une vague qui les emmènera 

ailleurs, tandis que d’autres sont laissés indemnes, identiques à eux-mêmes. 

Cette absence de maîtrise sur les événements peut être inconfortable au point que, 

si l’on veille, ce soit plutôt pour s’en prémunir, pour se garder de toute 

perturbation, de toute intrusion. Si le Seigneur doit venir comme un voleur, dans 

la petite parabole de Jésus, c’est peut-être bien parce que nous nous comportons 

en propriétaires, en maîtres de maison jaloux de notre bien, de ce que nous 

pensons être notre bien. Si le Fils de l’homme vient nous dérober notre 

tranquillité, c’est pourtant pour nous faire don d’un vrai trésor : la vie en plénitude. 

J’aimerais, pour terminer, partager avec vous ce qui me semble constituer une 

bonne illustration, voire une bonne parabole de ce que signifie l’avent. C’est un 

roman que vous connaissez peut-être. Il n’est pas très récent, c’est paru en 1937, 

et je l’ai lu, pour ma part, quand j’avais dix ans. Il s’agit de Bilbo le hobbit, d’un 

auteur appelé Tolkien, surtout connu pour Le seigneur des anneaux, qui en est la 

suite. Je vous lis simplement le quatrième de couverture, et je pense que vous allez 

comprendre où je veux en venir. 

Bilbo est un peu comme nous. Il est attaché à ses habitudes. Il est heureux, dans 

son trou de hobbit tout confort. Il n’aime pas l’imprévu, et il n’entend 

certainement pas sortir de son trou pour courir les aventures. Mais que faire, quand 

l’aventure frappe à sa porte ? Ou mieux, quand elle s’invite chez lui ?  

Eh bien je dirais que l’avent, c’est l’aventure – les deux mots ont d’ailleurs la 

même racine. Entrer dans l’avent, c’est se préparer à l’aventure. Voilà ce que 

désigne la venue toujours possible à nouveau, depuis deux mille ans, du Fils de 

l’homme. Et soyons rassurés : même si nous faisons la sourde oreille, tel un 

cambrioleur, il ne se contentera pas de toquer gentiment à la porte, mais il forcera 



6 
 

nos défenses. L’aventure fera effraction dans nos existences pour nous apprendre 

la démaîtrise, le lâcher-prise et la vie véritable.  

 

 

 

 

 

 


