
1 
 

LECTURE BIBLIQUE : Mt 5,43-48 

43Vous avez entendu qu'il a été dit : Tu aimeras ton prochain et tu détesteras ton 

ennemi. 44Mais moi, je vous dis : Aimez vos ennemis et priez pour ceux qui vous 

persécutent. 45Alors vous serez fils de votre Père qui est dans les cieux, car il fait 

lever son soleil sur les mauvais et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et 

sur les injustes. 46En effet, si vous aimez ceux qui vous aiment, quelle récompense 

aurez-vous ? Les collecteurs des taxes eux-mêmes n'en font-ils pas autant ? 47Et 

si vous ne saluez que vos frères, que faites-vous d'extraordinaire ? Les non-Juifs 

eux-mêmes n'en font-ils pas autant ? 48Vous serez donc parfaits, comme votre 

Père céleste est parfait. 

PRÉDICATION  

Parmi les rites qui accompagnent le passage à la nouvelle année, il y a celui, bien 

connu, et peut-être y avez-vous déjà sacrifié, qui consiste à prendre de bonnes 

résolutions. Le début de l’année apparaît comme l’occasion de repartir d’un 

meilleur pied, de remettre les compteurs à zéro pour devenir enfin un homme 

nouveau, une femme nouvelle, qui va se remettre au sport, se promettre de passer 

plus de temps en famille que devant les écrans, ou encore réduire sa 

consommation d’alcool. Ne serait-ce que le temps du désormais célèbre dry 

january, ou en bon français, le « janvier sobre ». 

Laissez-moi donc vous proposer une bonne résolution un peu plus ambitieuse, à 

la suite de Jésus : soyez parfaits ! Pour cette année 2026, ne visez rien moins que 

la perfection. Voilà à quoi l’Évangile nous exhorte : vous serez parfaits, comme 

votre Père céleste est parfait ! Rien que ça ! 

Le problème, avec les bonnes résolutions, et vous le savez sans doute, c’est qu’il 

est difficile de les tenir. On aura vite fait de troquer les baskets pour le canapé, de 

passer ses soirées devant Netflix… Une étude réalisée il y a quelques années sur 



2 
 

un échantillon de 3000 personnes a montré que 88% d’entre elles échouaient. Ce 

qui n’incline pas à l’optimisme.  

La vérité, c’est que notre volonté atteint vite ses limites. Et pour résultat, on risque 

surtout d’obtenir un sentiment d’échec et de culpabiliser de ne pas y être arrivé. 

Cela peut rejoindre ce que le réformateur Martin Luther disait du premier rôle qui 

revient, selon lui, à la Loi religieuse, avec tous ses commandements : elle nous 

conduirait à prendre acte de notre insuffisance, de notre incapacité, par nos seules 

forces, à satisfaire ses exigences, et ainsi nous mènerait à Dieu dans la repentance. 

Alors quant à être parfait… L’impératif risque d’être d’autant plus écrasant que 

c’est Jésus qui nous le demande, et nous ne voudrions certainement pas le décevoir, 

et que la perfection, en plus de ne pas être, comme on dit, de ce monde, est ici 

carrément divine. Vous serez donc parfaits, comme votre Père céleste est parfait. 

Et comment une chose pareille serait-elle possible ? Jésus voudrait-il nous donner 

des complexes, qu’il ne s’y prendrait pas autrement. 

Mais puisque nous partons du principe que Jésus n’est pas sadique et qu’il ne 

cherche pas à nous mettre dans l’embarras, regardons d’un peu plus près de quelle 

perfection il s’agit, au juste. Car en réalité, il n’est pas question de nous 

transformer en surhommes ou de devenir la meilleure version de nous-mêmes, 

comme on dit dans le monde du développement personnel. Ce n’est pas une 

perfection nombriliste, tournée vers soi, mais tout entier vers les autres.  

Regardez comment notre Père céleste est parfait : il fait lever son soleil sur les 

mauvais et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes. 

Entendons bien qu’il ne s’agit pas d’un soleil caniculaire destiné à nous torturer 

ni de pluies diluviennes. Le verset qui précède immédiatement, et qui promeut 

l’amour du prochain, ennemis inclus, ne laisse planer aucun doute : c’est par 

amour que Dieu fait lever son soleil et tomber la pluie.  



3 
 

Ce n’est pas davantage un constat neutre et objectif de la marche invariable du 

cosmos, tandis que nous autres, pauvres petites créatures, continuerions pendant 

ce temps à nous débattre sur terre. Il n’est pas question ici d’un Père 

souverainement indifférent, lointain, reposant dans son immuable perfection toute 

d’omniscience, d’omnipotence et j’en passe, mais bien au contraire de sa bonté 

sans mesure. Dieu est parfait en ce qu’il se penche avec amour sur ce qui n’est 

pas lui. Le soleil et la pluie permettent les récoltes, favorisent l’épanouissement 

de la vie, de cette Création qu’au commencement Dieu lui-même a jugée bonne. 

En somme, la perfection de Dieu est tout entière dans le don qu’il prodigue sans 

relâche à sa Création.  

L’image est splendide dans sa simplicité, elle naît d’une observation assez 

élémentaire du cours ordinaire de la nature, de notre quotidien, pour dire quelque 

chose d’essentiel, sur ce que l’on appellera plus tard la providence divine. Chaque 

matin, le soleil darde ses rayons sur le monde entier, sans distinction, et la pluie 

arrose le champ du paysan avare et ivrogne comme celui du bon père de famille. 

C’est ainsi que Dieu aime tous ses enfants, sans faire de différences, même et y 

compris selon leur degré plus ou moins élevé de moralité. C’est ainsi que notre 

Père céleste est parfait, et pas en raison de la possession de je ne sais quelles 

capacités hors du commun.  

Et c’est à cette perfection que nous-mêmes sommes appelés. Après tout, si 

l’humain est dit, selon le premier chapitre de la Genèse, être créé à l’image de 

Dieu et à sa ressemblance, c’est peut-être pour pointer cette même capacité, cette 

même vocation, à aimer et à donner de son amour sans compter. L’exhortation de 

Jésus peut être entendue comme une promesse : il nous appartient de devenir qui 

nous sommes réellement, c’est-à-dire parfaits de cette perfection-là. Voilà qui est 

encourageant ! Il nous revient d’être des hommes et des femmes accomplis -  on 

peut aussi traduire l’adjectif grec teleios de cette façon. Des hommes et des 

femmes qui accomplissent la Loi de l’amour. Qui font rayonner leurs sourires sur 



4 
 

ceux qui se réjouissent, et pleuvoir leurs larmes avec ceux qui pleurent. Qui sont 

aimants, aidants et compatissants. Dit autrement, ce qui nous est proposé, c’est 

d’être vraiment humains, tout simplement. 

Tout cela est bien beau, il n’est pas attendu de nous des prouesses extraordinaires 

qui seraient hors de notre portée, mais il reste qu’aimer, eh bien, ce n’est pas 

toujours si simple. Surtout quand il nous faut aimer des personnes peu aimables, 

précisément. L’amour des ennemis, cela va encore quand on n’y regarde pas de 

trop près, quand ça reste un principe suffisamment abstrait pour trouver place dans 

nos prières d’intercession, par exemple. Mais quand il prend le visage déplaisant 

du voisin qui nous fait la guerre ; du proche qui nous a menti, trahi, et à qui non, 

décidément, il n’est pas possible de pardonner ; ou encore du milliardaire 

narcissique qui abîme en toute impunité la société et même la planète, excitant 

une colère légitime, alors là, aimer son ennemi, c’est une autre paire de manches. 

J’ai souvent entendu des personnes me dire à quel point ces paroles de Jésus, qui 

invitent avec vigueur à aimer et à pardonner, étaient pénibles à entendre, trop 

difficiles sinon impossibles à appliquer, au point que ces personnes en venaient à 

penser qu’elles n’étaient pas dignes de se dire chrétiennes, qu’elles n’étaient pas 

à la hauteur. Et voici que de nouveau, la perfection promise par Jésus nous paraît 

inaccessible. L’exigence évangélique devient un fardeau. 

Mais attendez un instant : n’avons-nous pas entendu que Dieu fait lever son soleil 

sur les mauvais et sur les bons, et qu’il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes ? 

Autrement dit qu’il aime chacun, chacune sans distinction et sans réserve ? 

Qu’importe alors si notre amour, à nous, s’avère parfois imparfait ? Sommes-nous 

moins dignes pour autant d’être aimés ? Certainement pas !  

Peut-être que c’est difficile non seulement à comprendre, mais aussi à accepter. 

Peut-être même que cette bonté équanime de Dieu a quelque chose d’agaçant : 

est-ce qu’il ne pourrait pas se fâcher pour de bon, faire un sort à ses adversaires, 



5 
 

rendre la justice et envoyer valser ce funeste milliardaire que j’évoquais il y a un 

instant ?  

Mais non. C’est à un autre regard que ces paroles de Jésus nous convient, et non 

seulement sur les autres, mais sur nous-mêmes : paradoxalement, ce passage 

devrait nous conduire à abandonner nos idéaux de perfection. Vous serez parfaits, 

nous dit Jésus. Mais si vous n’y arrivez pas tout à fait, pas vraiment, pas toujours, 

ce n’est pas si grave. Vous serez quand même aimés, et le soleil continuera à 

briller pour vous. Pour le dire dans les termes d’une théologie classiquement 

protestante : ainsi va la justice de Dieu, qui nous regarde comme justes, quand 

bien même nous sommes irrémédiablement pécheurs.  

Mais alors, à quoi bon se donner du mal, à quoi bon prendre de bonnes résolutions, 

si Dieu nous aime de toute façon et que cela ne nous vaudra pas de traitement de 

faveur, de double rasade de pluie ou de bénédictions ? Il faut dire que Jésus parle 

bien de récompense. Cependant, est-ce que ce ne serait pas un peu hypocrite et 

intéressé, de se forcer à aimer ses ennemis dans l’attente d’un gain ultérieur, peut-

être dans l’au-delà ? Ou pour se comparer aux autres et se convaincre que l’on 

vaut mieux qu’un vulgaire païen ? Est-ce que l’on peut encore parler d’amour, 

dans ce cas ? 

Pour comprendre en quoi peut consister cette récompense, je vous propose de 

prendre à nouveau au sérieux le rapprochement, la ressemblance, qui nous est 

suggérée par Jésus, avec notre Père céleste. Qu’est-ce qu’il a à espérer, lui, de sa 

perfection ? Qu’a-t-il à attendre de sa bonté et de son amour, sinon la joie de 

s’exclamer que cette Création est bonne, sinon le plaisir de constater qu’elle 

s’épanouit, que s’y tissent des relations belles et fécondes ? Pouvons-nous espérer 

nous-mêmes plus belle récompense que de participer à cette grande contagion 

d’amour, de voir les cœurs s’ouvrir et s’attendrir, les ennemis se convertir en amis, 

et les forces de mort reculer ? Vous serez donc parfaits, comme votre Père céleste 

est parfait. Voilà les vœux que nous pouvons nous souhaiter les uns aux autres 



6 
 

pour cette nouvelle année, avec l’assurance que quoi qu’il en soit, la vie de chacun, 

chacune d’entre nous est infiniment précieuse et digne d’être aimée. 

 

 

 

 


