LECTURE BIBLIQUE : Mt 5,43-48

;3Vous avez entendu qu'il a été dit : Tu aimeras ton prochain et tu détesteras ton
ennemi. 4sMais moi, je vous dis : Aimez vos ennemis et priez pour ceux qui vous
persécutent. 4sAlors vous serez fils de votre Pere qui est dans les cieux, car il fait
lever son soleil sur les mauvais et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et
sur les injustes. 46En effet, si vous aimez ceux qui vous aiment, quelle récompense
aurez-vous ? Les collecteurs des taxes eux-mémes n'en font-ils pas autant ? 47Et
si vous ne saluez que vos freres, que faites-vous d'extraordinaire ? Les non-Juifs
eux-mémes n'en font-ils pas autant ? 4gVous serez donc parfaits, comme votre

Pere céleste est parfait.
PREDICATION

Parmi les rites qui accompagnent le passage a la nouvelle année, il y a celui, bien
connu, et peut-étre y avez-vous dé¢ja sacrifié, qui consiste a prendre de bonnes
résolutions. Le début de I’année apparait comme [’occasion de repartir d’un
meilleur pied, de remettre les compteurs a zéro pour devenir enfin un homme
nouveau, une femme nouvelle, qui va se remettre au sport, se promettre de passer
plus de temps en famille que devant les écrans, ou encore réduire sa
consommation d’alcool. Ne serait-ce que le temps du désormais célebre dry

Jjanuary, ou en bon frangais, le « janvier sobre ».

Laissez-moi donc vous proposer une bonne résolution un peu plus ambitieuse, a
la suite de Jésus : soyez parfaits ! Pour cette année 2026, ne visez rien moins que
la perfection. Voila a quoi I’Evangile nous exhorte : vous serez parfaits, comme

votre Pere céleste est parfait ! Rien que ¢a !

Le probléme, avec les bonnes résolutions, et vous le savez sans doute, ¢’est qu’il
est difficile de les tenir. On aura vite fait de troquer les baskets pour le canapé, de

passer ses soirées devant Netflix... Une étude réalisée il y a quelques années sur



un échantillon de 3000 personnes a montré que 88% d’entre elles échouaient. Ce

qui n’incline pas a I’optimisme.

La vérité, c’est que notre volonté atteint vite ses limites. Et pour résultat, on risque
surtout d’obtenir un sentiment d’échec et de culpabiliser de ne pas y étre arrivé.
Cela peut rejoindre ce que le réformateur Martin Luther disait du premier role qui
revient, selon lui, a la Loi religieuse, avec tous ses commandements : elle nous
conduirait a prendre acte de notre insuffisance, de notre incapacité, par nos seules

forces, a satisfaire ses exigences, et ainsi nous ménerait a Dieu dans la repentance.

Alors quant a étre parfait... L’impératif risque d’étre d’autant plus écrasant que
c’est Jésus qui nous le demande, et nous ne voudrions certainement pas le décevoir,
et que la perfection, en plus de ne pas étre, comme on dit, de ce monde, est ici
carrément divine. Vous serez donc parfaits, comme votre Pére céleste est parfait.
Et comment une chose pareille serait-elle possible ? Jésus voudrait-il nous donner

des complexes, qu’il ne s’y prendrait pas autrement.

Mais puisque nous partons du principe que Jésus n’est pas sadique et qu’il ne
cherche pas a nous mettre dans I’embarras, regardons d’un peu plus pres de quelle
perfection il s’agit, au juste. Car en réalité, il n’est pas question de nous
transformer en surhommes ou de devenir la meilleure version de nous-mémes,
comme on dit dans le monde du développement personnel. Ce n’est pas une

perfection nombriliste, tournée vers soi, mais tout entier vers les autres.

Regardez comment notre Pere céleste est parfait : il fait lever son soleil sur les
mauvais et sur les bons, et il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes.
Entendons bien qu’il ne s’agit pas d’un soleil caniculaire destiné a nous torturer
ni de pluies diluviennes. Le verset qui précede immeédiatement, et qui promeut
I’amour du prochain, ennemis inclus, ne laisse planer aucun doute : c’est par

amour que Dieu fait lever son soleil et tomber la pluie.



Ce n’est pas davantage un constat neutre et objectif de la marche invariable du
cosmos, tandis que nous autres, pauvres petites créatures, continuerions pendant
ce temps a nous débattre sur terre. Il n’est pas question ici d’un Pere
souverainement indifférent, lointain, reposant dans son immuable perfection toute
d’omniscience, d’omnipotence et j’en passe, mais bien au contraire de sa bonté
sans mesure. Dieu est parfait en ce qu’il se penche avec amour sur ce qui n’est
pas lui. Le soleil et la pluie permettent les récoltes, favorisent 1’épanouissement
de la vie, de cette Création qu’au commencement Dieu lui-méme a jugée bonne.
En somme, la perfection de Dieu est tout entiére dans le don qu’il prodigue sans

relache a sa Création.

L’image est splendide dans sa simplicité, elle nait d’une observation assez
¢lémentaire du cours ordinaire de la nature, de notre quotidien, pour dire quelque
chose d’essentiel, sur ce que I’on appellera plus tard la providence divine. Chaque
matin, le soleil darde ses rayons sur le monde entier, sans distinction, et la pluie
arrose le champ du paysan avare et ivrogne comme celui du bon pére de famille.
C’est ainsi que Dieu aime tous ses enfants, sans faire de différences, méme et y
compris selon leur degré plus ou moins élevé de moralité. C’est ainsi que notre
Pére céleste est parfait, et pas en raison de la possession de je ne sais quelles

capacités hors du commun.

Et c’est a cette perfection que nous-mémes sommes appelés. Apres tout, si
I’humain est dit, selon le premier chapitre de la Genése, étre créé a ’image de
Dieu et a sa ressemblance, ¢’est peut-étre pour pointer cette méme capacité, cette
méme vocation, a aimer et a donner de son amour sans compter. L’exhortation de
Jésus peut étre entendue comme une promesse : il nous appartient de devenir qui
nous sommes réellement, c’est-a-dire parfaits de cette perfection-la. Voila qui est
encourageant ! Il nous revient d’étre des hommes et des femmes accomplis - on
peut aussi traduire I’adjectif grec teleios de cette fagcon. Des hommes et des

femmes qui accomplissent la Loi de I’amour. Qui font rayonner leurs sourires sur



ceux qui se réjouissent, et pleuvoir leurs larmes avec ceux qui pleurent. Qui sont
aimants, aidants et compatissants. Dit autrement, ce qui nous est proposé, c’est

d’étre vraiment humains, tout simplement.

Tout cela est bien beau, il n’est pas attendu de nous des prouesses extraordinaires
qui seraient hors de notre portée, mais il reste qu’aimer, eh bien, ce n’est pas
toujours si simple. Surtout quand il nous faut aimer des personnes peu aimables,
précisément. L’amour des ennemis, cela va encore quand on n’y regarde pas de
trop pres, quand ¢a reste un principe suffisamment abstrait pour trouver place dans
nos pricres d’intercession, par exemple. Mais quand il prend le visage déplaisant
du voisin qui nous fait la guerre ; du proche qui nous a menti, trahi, et a qui non,
décidément, il n’est pas possible de pardonner; ou encore du milliardaire
narcissique qui abime en toute impunité la société et méme la planéte, excitant

une colere 1égitime, alors 14, aimer son ennemi, ¢’est une autre paire de manches.

J’ai souvent entendu des personnes me dire a quel point ces paroles de Jésus, qui
invitent avec vigueur a aimer et a pardonner, ¢taient pénibles a entendre, trop
difficiles sinon impossibles a appliquer, au point que ces personnes en venaient a
penser qu’elles n’¢€taient pas dignes de se dire chrétiennes, qu’elles n’étaient pas
a la hauteur. Et voici que de nouveau, la perfection promise par Jésus nous parait

inaccessible. L’exigence évangélique devient un fardeau.

Mais attendez un instant : n’avons-nous pas entendu que Dieu fait lever son soleil
sur les mauvais et sur les bons, et qu’il fait pleuvoir sur les justes et sur les injustes ?
Autrement dit qu’il aime chacun, chacune sans distinction et sans réserve ?
i 1 i : "ave fois i fait ? S -
Qu’importe alors si notre amour, a nous, s’avere parfois imparfait ? Sommes-nous

moins dignes pour autant d’étre aimés ? Certainement pas !

Peut-étre que c’est difficile non seulement a comprendre, mais aussi a accepter.
Peut-&tre méme que cette bonté équanime de Dieu a quelque chose d’agacant :

est-ce qu’il ne pourrait pas se facher pour de bon, faire un sort a ses adversaires,



rendre la justice et envoyer valser ce funeste milliardaire que j’évoquais il y a un

instant ?

Mais non. C’est a un autre regard que ces paroles de Jésus nous convient, et non
seulement sur les autres, mais sur nous-mémes : paradoxalement, ce passage
devrait nous conduire a abandonner nos idéaux de perfection. Vous serez parfaits,
nous dit Jésus. Mais si vous n’y arrivez pas tout a fait, pas vraiment, pas toujours,
ce n’est pas si grave. Vous serez quand méme aimés, et le soleil continuera a
briller pour vous. Pour le dire dans les termes d’une théologie classiquement
protestante : ainsi va la justice de Dieu, qui nous regarde comme justes, quand

bien méme nous sommes irrémédiablement pécheurs.

Mais alors, a quoi bon se donner du mal, & quoi bon prendre de bonnes résolutions,
si Dieu nous aime de toute fagon et que cela ne nous vaudra pas de traitement de
faveur, de double rasade de pluie ou de bénédictions ? Il faut dire que Jésus parle
bien de récompense. Cependant, est-ce que ce ne serait pas un peu hypocrite et
intéresse¢, de se forcer a aimer ses ennemis dans 1’attente d’un gain ultérieur, peut-
étre dans 1’au-dela ? Ou pour se comparer aux autres et se convaincre que 1’on
vaut mieux qu’un vulgaire paien ? Est-ce que 1’on peut encore parler d’amour,

dans ce cas ?

Pour comprendre en quoi peut consister cette récompense, je vous propose de
prendre a nouveau au sérieux le rapprochement, la ressemblance, qui nous est
suggérée par Jésus, avec notre Pere céleste. Qu’est-ce qu’il a a espérer, lui, de sa
perfection ? Qu’a-t-il a attendre de sa bonté et de son amour, sinon la joie de
s’exclamer que cette Création est bonne, sinon le plaisir de constater qu’elle
s’épanouit, que s’y tissent des relations belles et fécondes ? Pouvons-nous espérer
nous-mémes plus belle récompense que de participer a cette grande contagion
d’amour, de voir les coeurs s’ouvrir et s’attendrir, les ennemis se convertir en amis,
et les forces de mort reculer ? Vous serez donc parfaits, comme votre Pére céleste

est parfait. Voila les veeux que nous pouvons nous souhaiter les uns aux autres

5



pour cette nouvelle année, avec ’assurance que quoi qu’il en soit, la vie de chacun,

chacune d’entre nous est infiniment précieuse et digne d’étre aimée.



